
RdF  •  30-4  •  Octubre-diciembre 2016  1

H
ace ya años, un miembro de la RSEF me comenta-
ba que nuestra Sociedad debía ser más beligerante 
con las pseudociencias (o falsas ciencias, como dice 
el prefijo). Es un sentir comprensible aunque, en 

general, el silencio sea lo apropiado. Una sociedad científica 
no puede salir a la palestra para desmentir cada absurdo del 
que tiene noticia, sean fenómenos psi, los horóscopos, el reiki 
(imposición de manos) o incluso aspectos de la homeopatía. 
Lo mejor para frenar la superchería es lograr una mejor 
formación científica de la sociedad… y no dar facilidades a 
su propagación porque, sobre todo, suele perjudicar más a los 
menos favorecidos. Otro asunto es el interés sociológico de 
la aceptación de las pseudociencias que, aunque dice mucho 
de la naturaleza humana, no nos concierne aquí. 

Tres razones deberían bastar para restarles toda 
credibilidad. La primera, que afirmaciones extraordinarias 
requieren evidencias no menos espectaculares1; la segunda, 
conocida por todo jurista, que la carga de la prueba 
corresponde a quien afirma; y la tercera, que el extraordinario 
éxito de la ciencia en la comprensión de la naturaleza 
muestra, precisamente, la vacuidad de las pseudociencias. Sin 
embargo, pese a la falta de toda validación empírica, éstas 
gozan de buena salud gracias a la credulidad humana… y a su 
componente crematística. Por otra parte, tampoco se puede 
obviar la libertad personal para aceptar lo absurdo, incluso 
si resulta perjudicial. Ahí radica, por ejemplo, la dificultad 
de la lucha contra las sectas y las falsas terapias; en éstas, las 
condenas judiciales suelen producirse por intrusismo médico, 
no por fraude. Así pues, el problema de las pseudociencias 
presenta muchas facetas y no tiene solución fácil. Superarlo 
requiere, para empezar, una sociedad mejor informada; la 
divulgación científica de calidad es esencial aquí. También 
sería deseable que se enseñara a razonar críticamente y a 
juzgar la fiabilidad de observaciones y datos lo antes posible 
para evitar, por ejemplo, el anumerismo o analfabetismo 
matemático. Éste, rampante por doquier, no es ajeno a los 
medios de comunicación y surge donde menos se espera: 
hasta en las universidades se baremiza y se puntúa a veces 
sobre diez con dos decimales, sin advertir que ello supone 
una ridícula e imposible precisión de una parte entre mil. 

Aunque la aceptación actual de las pseudociencias es alta 
—véanse las TV-basura dedicadas a futurológos— hubo épocas 

1  El criterio “extraordinary claims require extraordinary evidence”, que po-
pularizó Carl Sagan en su serie Cosmos, es muy antiguo: ya en 1748, David 
Hume escribió: “a wise man […] proportions his belief to the evidence” y, en 
1812, Pierre-Simon Laplace decía: “plus un fait est extraordinaire, plus il a 
besoin d’être appuyé de fortes preuves”.

peores, especialmente en los medios de comunicación2. La 
profesionalidad científica de la prensa ha mejorado; al menos, 
los otrora omnipresentes horóscopos han retrocedido. Por 
el contrario, hace tres décadas, hasta el telediario del fin de 
semana venía precedido de las ‘predicciones’ del horóscopo, 
tras las que el mismo presentador pasaba a las noticias 
sin separar necedades de información, en una transición 
continua cuyas obvias implicaciones TVE no parecía captar. 
En cualquier caso, entrar en liza con las pseudociencias sería 
hacer un favor a los embaucadores, encantados de polemizar 
con cualquier institución científica. Sin embargo, no cabe 
discusión con quienes creen —por ejemplo— que el Titanic 
estaba astrológicamente condenado debido a la ‘funesta’ carta 
astral del capitán Smith (sic). 

Pero, como físicos y por una vez, no podemos ignorar 
la actual irrupción de las ‘terapias cuánticas’ (¡sic!), última 
adición a las ‘medicinas alternativas’, a menudo mezcladas 
con la homeopatía y otras ‘terapias’. Incluso existen 
universidades que imparten enseñanzas en esos ‘campos’ 
aunque, en los últimos meses, dos públicas españolas han 
cancelado sendos másteres3 ante la presión de algunos de sus 
profesores, tan avergonzados como indignados. La ocasional 
presencia del efecto placebo en algunos remedios como 
los homeopáticos, no valida su efectividad. De hecho, los 
medicamentos homeopáticos llevan ese calificativo (¿aviso?) 
o se venden como ‘complementos alimenticios’, matiz que 
no debería pasar inadvertido. Pero incluso si los productos 
homeopáticos son inocuos, pueden no ser inocentes si 
sustituyen al tratamiento médico.

La supuesta ‘memoria del agua’ del inmunólogo francés 
Jacques Benveniste ilustra muy bien el problema, donde 
en el mejor de los casos la fe reemplaza a la razón. Éste y 
colaboradores publicaron en 1988 un artículo en Nature 
defendiendo que, pese a estar muy diluidos, ciertos 
anticuerpos podían activar una respuesta, lo que parecía 

2  Véase Los medios de comunicación frente a las pseudociencias, ponencia 
en el V Congreso Iberoamericano de Periodismo Científico (Valencia, 21-24 
Nov. 1990), en CLAVES de Razón Práctica 26, 65-71 (1992) o en http://www.
uv.es/~azcarrag/articulos.htm .

3  Extractos del programa de uno de ellos sobre “Terapias Complementarias 
Aplicadas a la Salud y Equilibrio Personal”: Terapias energéticas o cuánticas; 
Bases de la física cuántica aplicadas a la biología; Test energético y balance de 
chakras; Anatomía de los centros energéticos; Preparación energética personal 
del terapeuta; Aplicación del reiki a distancia, etc. El problema está muy ex-
tendido: el número de febrero de la revista oficial de la Sociedad Española de 
Diabetes, dirigida por médicos, incluía un sorprendente artículo de cuatro 
páginas sobre los ‘beneficios’ del reiki para ese trastorno metabólico. ¿Dónde 
estaban las autoridades académicas, sanitarias y los Colegios de Médicos? 

De terapias ‘cuánticas’  
y otras calamidades
Carta del Presidente de la RSEF



Carta del Presidente  •  José Adolfo de Azcárraga

2  RdF  •  30-4  •  Octubre-diciembre 2016

apoyar a la homeopatía. Sin embargo, el principio 
activo estaba tan increíblemente diluido (hasta 
en un pseudocosmológico factor de 10120) que 
la disolución no retenía ni una molécula de la 
sustancia original y no podía producir efecto 
alguno. John Maddox, entonces Editor de Nature, 
requirió que Benveniste aceptara una visita 
de inspección a su laboratorio parisino. Tras 
ella, Nature publicó una respuesta demoledora 
(J. Maddox, J. Randi y W. W. Stewart, ‘High-dilution’ 
experiments a delusion; obsérvense los autores) que 
liquidó definitivamente el asunto.

Pero las ‘terapias cuánticas’ que motivan estas 
líneas presentan un aspecto adicional: la creación 
ex nihilo de algo nuevo por el simple expediente 
de añadir un adjetivo; eso sí, misterioso y hasta 
intimidatorio para el gran público. La terapia ya 
no es cualquiera: es ‘cuántica’, nada menos. Como 
bien sabemos, la física cuántica posee aspectos 
nada intuitivos; basta recordar el gato de Erwin 
Schrödinger (1935) o el “Dios no juega a los 
dados” de Albert Einstein (por cierto, la violación 
—A. Aspect et al., 1982— de las desigualdades de 
John Bell, que dio la razón a Niels Bohr frente al 
realismo local de Einstein, ha sido reconfirmada en 
2015 por tres experimentos loophole-free). Otros 
son controvertidos, como la relación entre la física 
cuántica y la consciencia (recordemos al “amigo 
de Wigner”, 1961). Hay aquí un amplio espectro 
de opiniones, desde las favorables del platónico 
Roger Penrose, que involucran a la gravedad 
cuántica y al teorema de Gödel, a las escépticas del 
reduccionista-positivista Stephen Hawking. Pero, 
en cualquier caso, ningún aspecto de la mecánica 

cuántica justifica las pretensiones ‘cuánticas’ de 
las citadas ‘terapias’, la ‘bioneuroemoción’ o la 
‘sanación cuántica espiritual’ (sic). 

Por supuesto, algunos padres de la física 
cuántica, como Werner Heisenberg, Wolfgang 
Pauli, Pascual Jordan o Max Born, especularon 
ocasionalmente sobre ella fuera del dominio 
físico, entrando en el terreno de la filosofía y hasta 
del psicoanálisis. Born, por ejemplo, mencionó 
una curiosa relación de indeterminación para la 
‘libertad’ y la ‘regulación’, remplazando la h de 
Planck por una ‘constante política’ p. Ante una 
situación radicalmente nueva, con importantísimas 
consecuencias para la percepción de la naturaleza, 
era natural explorar posibilidades no menos 
novedosas4. Sin embargo, lo primordial era la 
observación y el acuerdo experimental que, de 
no haberse producido, habría descartado la teoría 
cuántica y por ende toda posterior especulación 
sobre ella. El propio Max Planck, pese a su alma 
clásica, inició la revolución cuántica “en un acto 
de desesperación” porque “era necesario encontrar 
una descripción teórica [para la radiación del 
cuerpo negro]… a cualquier precio, por alto que 
fuera”. La solución resultó revolucionaria pero 
forzada por los experimentos, no caprichosa; nada 

4  También hubo intentos ‘populares’ (e.g., The Tao of physics) 
en los setenta de relacionar la física de partículas con el mis-
ticismo oriental. Quizá el Nobel Murray Gell-Mann preparó 
el camino inadvertidamente al introducir en 1961 el grupo 
octodimensional SU(3) hablando del ‘camino de las ocho vías’ 
del budismo, aunque su intención había sido jocosa. Él mismo 
calificó esos intentos de “bobadas”. 

Pieter Brueghel el 
Viejo: El Triunfo de la 
muerte (1562)... o El 
triunfo de la supersti-
ción y de la ignorancia.



De terapias ‘cuánticas’ y otras calamidades  •  Carta del Presidente

RdF  •  30-4  •  Octubre-diciembre 2016  3

en esa revolución conceptual que inició Planck a su 
pesar permite épater le bourgeois con pretendidas 
terapias ‘cuánticas’. De hecho, la terminología 
científica fuera de lugar siempre esconde un 
fraude: ¿qué decir e.g., de una llamada ‘Asociación 
Española de Nutrición Ortomolecular’ (sic), cuyo 
presidente ‘trató’ a un estudiante de mi facultad de 
su leucemia y que falleció sin el debido tratamiento 
médico según denunció su propio padre? ¿Cómo se 
puede comerciar con el infortunio?

Ante la enfermedad de la razón que constituyen 
las pseudociencias, procede recordar lo que decía 
el gran antropólogo Julio Caro Baroja a cuenta 
de la astrología, pero con validez general: “un 
espectro milenario reaparece con nuevos ropajes…
los argumentos que han expuesto muchas cabezas 
fuertes… no valen nada. No; Leonardo, Voltaire, 
Kant, no han existido… la fe puede más que la 
demostración”. En el Prado se encuentra El triunfo 
de la Muerte de Pieter Brueghel el Viejo, magnífica 
obra de madurez (1562) influenciada por los temas 
diabólicos del Bosco, pintor a quien ese museo 
está dedicando una excepcional exposición. 
La tabla de Brueghel admite otro título, El 
triunfo de la superstición y de la ignorancia, y otra 
interpretación. En ella, el ejército de esqueletos 
que invade por la derecha el siniestro paisaje 
pretende arrebatar la razón a todos los presentes, 
sin distinción de clases, en una danza de la muerte 
medieval actualizada en la que, ahora, la muerte 
es la del pensamiento crítico. Sólo en una esquina, 
junto a una pareja ajena al peligro, un caballero 
requiere su espada en defensa de la racionalidad.

¿Exageración? Claro. Pero, ante absurdos como 
los mencionados, sorprende la facilidad con la que se 

rechaza la mejor herramienta que existe para explorar 
la naturaleza, el método científico. Creer es más 
fácil que pensar: por eso las pseudociencias tienen 
tantos adeptos. Ya observó Alexis de Tocqueville que 
la mayoría prefiere creer en una falsedad simple, 
que no obligue a razonar, a estudiar una verdad 
complicada. Pero, aunque el avance de la ciencia 
no siga caminos rectilíneos y ni siquiera previsibles, 
la observación y la experimentación son las que 
finalmente determinan la firmeza del suelo que 
pisamos. Ahí radica la virtud del método científico: 
si bien el origen de las teorías científicas puede no ser 
ajeno a la imaginación o a los criterios estéticos que  
—por ejemplo— defendieron Einstein o Paul Dirac, 
la sentencia final la dicta la naturaleza. La ciencia 
nos ayuda a comprender cómo son las cosas, no 
cómo querríamos que fueran: por eso es, a largo 
plazo, inmune a nuestras preconcepciones, filias 
y fobias. Rebajar su objetividad, como intentaron 
los filósofos ‘postmodernos’ a finales del s. xx, sólo 
allana el camino a la superstición (e.g., al rechazo 
de las vacunas). Por eso no cabe equidistancia 
entre ciencia y superchería. El progreso científico 
se resume en el dicho latino: facta, non verba. Por 
el contrario, las pseudociencias no avanzan; sólo 
mudan superficialmente e, incluso entonces, 
lo hacen rindiendo una inconfesable pleitesía 
a la ciencia al usurpar su lenguaje. Las terapias 
‘cuánticas’ son, sólo, el último ejemplo de una larga 
lista de monstruos producidos por los sueños de la 
razón… y por la codicia.

José Adolfo de Azcárraga 
Univ. de Valencia e IFIC (CSIC-UV)

26 de agosto de 2016


